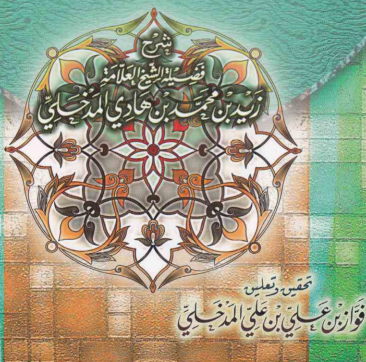


لِلْإِمَامِ الْمِكَّرِ وَمُحَبِّ بْنِ عَبْدِالْوَهَا بَعْكُ





معردان د في حبداله فن دادداني د دندوليني



# جميع حقوق الطبع محفوظة لـ " دار المنهاج"



3731a- 3007a

رقم الإيداع: ٢٠٣٠ /٢٠٠٣م



٨١ شارع الهدي المحمدي- متفرع من أحمد عرابي- مساكن عين شمس- القاهرة

محمول: ۱۲۳۹۵۳۳۱۰

جمهورية مصر العربية

E-Mail:DarAlmenhaj@HotMail.Com

سِلْسِلُغُ الذُروكِ لِلسِّلَفِيَّذِ فِي الدُّوْرَةِ الْقَرْعَاوِيَةِ 

لِلْ مِمَامِ الْمِحَدِّدُ مُحَمِّتُ بْنِ عَبْدِ الْوَهَّابُ

ۺ۪ڿ فَضِيلاً لِشْيَخ العَلاَمَنْ زَبِيدِ بِن مُحْجَبِّ بِن هَادِي الْمَدْجَ لِيِّ

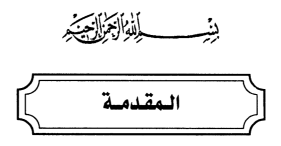
> تحقيد ديعلين فوَّار بن عَبِ إِي بن عَلِي المَدْخَبِ لِيَّ





 $\| \sum_{i \in \mathcal{I}_{i}} \sum_{j \in \mathcal{I}_{i}} \sum_$ 





الحمد لله وكفي وصلاة وسلامًا على عباده الذين اصطفى.

أما بعد: فإن هذا الكتاب الموسوم بـ "أبرز الفوائد من الأربع القواعد" أقدمه -بعون الله وتوفيقه- إلى كل طالب علم يهمه شأن دينه ليكون على هدى وبصيرة فيه، وأضمه إلى "سلسلة الدروس السلفية من الدورة القرعاوية" وهو الجزء الثاني منها، والذي قام بشرح الأصل فضيلة شيخنا العلامة/ زيد ابن محمد بن هادي المدخلي، ولي في الله -تبارك وتعالى- حسن الرجاء أن يكتب لهذه السلسة المباركة القبول منه والرضا وأن يوفقنا لمَا يحب ويرضى. والله الموفق والمعين.

#### كتىه

فواز بن على بن على المدخلي ضحى يوم الجمعة ١٤٢٣/١٠/١٦هـ تقبل الملاحظات على العنوان التالي:

المملكة العربية السعودية جازان \_ صامطة: ص . ب: ٢١٥

البريد الإلكتروني: ABUALI25@hotmail.com

أسأل الله الكريم رب العرش العظيم أن يتولاك في الدنيا والآخرة، وأن يجعلك مباركًا أينما كنت، وأن يجعلك ممن إذا أعطي شكر، وإذا ابتلي صبر، وإذا أذنب استغفر، فإن هؤلاء الثلاث عنوان السعادة[١].

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله.

أما بعد:

فإن هذه القواعد الأربع تتعلق بتصحيح الاعتقاد وستأتي مفصلة ومبينة في هذه الرسالة القيمة للشيخ/ محمد بن عبد الوهاب -رحمه الله-.

[1] ابتدأها المصنف -رحمه الله - بالدعاء (۱) والتضرع إلى الله وَجَنَّلَ لقارئها وسامعها ولكل من يطَّلع عليها، وهذه طريقة المؤلفين القدامى -رحمهم الله - لمعرفتهم بحاجة العبد إلى الله وَجَنَّلَ وإلى رحمته ومغفرته وإلى عنايته به ورعايته له، فقدم الرسالة بهذا الدعاء الكريم؛ لأن الإنسان إذا أعطاه الله وَجَنَّلَ من نعم الدين والدنيا فشكر الله عليها كان خيرًا له، أو ابتلاه فصبر كان خيرًا له كذلك، أو وقع في الذنوب -ولابد أن يقع - فاستغفر غفر الله =

(١) الدعاء على أربعة أوجه:

<sup>•</sup> أن يدعو لغيره.

<sup>•</sup> أن يدعو الإنسان لنفسه.

<sup>•</sup> أن يدعو لنفسه ولغيره بضمير الجمع. • أن يدعو لنفسه ولغيره فيبدأ بنفسه ثُمَّ لغيره. ومن هذا الوجه جاءت الأدعية في آيات القرآن الكريم، منها قول الله تعالى: ﴿رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلَإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونًا بِالإِيْمَانِ ﴾ الآية. فليس من آداب الدعاء أن يدعو الإنسان لغيره ثُمَّ يدعو لنفسه ولذا تعقب العلماء ابن الصلاح لَمَّا قال في مقدمته: اعلم علمك الله وإياي. فكان ينبغى أن يقول: علمني الله وإياك. معجم المناهي اللفظية (ص١٠٨).

# اعلم [١] -أرشدك الله لطاعته-[٢].

= له، ومن دون شك أن الله إذا جمع للعبد بين هذه الأمور فقد منحه السعادة والحياة الطيبة المباركة في حياة العمل وفي دار الجزاء على العمل فضلاً منه ورحمة وهو وَعَمَّلَةً ذو الفضل العظيم.

لهذا قال المؤلف: "فإن هؤلاء الثلاث". يعني: من إذا أعطي شكر، وإذا ابتلي صبر، وإذا أذنب استغفر، عنوان السعادة، فالشكر عند النعمة، والصبر عند الابتلاء، والاستغفار في كل حال لاسيما عند الذنوب والتوبة منها، فهذه الثلاث عنوان السعادة وعنوان الحياة الطيبة المباركة كما أسلفت قريبًا.

وبعد هذا شرع المؤلف في الموضوع مبتدئًا بتنبيه القارئ بالفعل الذي يدل على التنبيه وهو:

[1] "اعلم": وهو خطاب عام لكل مسلم ومسلمة تنبيهًا لهم و إيقاظًا لهممهم ليستعدوا لما سيأتي من التوجيهات الكريمة والوصايا العظيمة، ثُمَّ أعقب التنبيه بالدعاء، وما أحوج الإنسان إلى الدعاء لنفسه دعاء الغير له لاسيما بظهر الغيب فكم فيه من فضل ورجاء. قال على: «من دعا لأخيه بظهر الغيب قال الملك الموكل به آمين ولك بمثله»(١).

[٢] ومعنى: "أرشدك الله لطاعته" أي: ألهمك طاعته بالرشد والاعتصام بِها لأن من ألهمه الله رشده فقد فاز فوزًا عظيمًا، وطاعة رسوله -عليه الصلاة والسلام- طاعة لله كما في قوله وَعَبَّلَاً : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلاَّ لِيُطَاعَ =

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم ٤(/٢٠٩٤). والبيهقي في السنن الكبرى (٣٥٣/٣)..

#### من الأربع قـواعـد ممممممممممممممممممممممممم

# أن الحنيفية ملة إبراهيم هي أن تعبد الله وحده مخلصًا له الدين [١].

= بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ [النساء: من الآية ٢٤] وأمر الله بطاعته وطاعة رسوله وطاعة ولي الأَمر المسلم في آية واحدة حيث قال ﷺ: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مَنْكُمْ ﴾ [النساء: من الآية ٥٠].

ثُمَّ بيَّن المؤلف -رحمه الله-:

[1] "أن الحنيفية" أي: الملة السمحة "ملة إبراهيم" التَّلِيَّلِيَّ: "هي أن تعبد الله وحده مخلصًا له الدين" أي: إذا سئلت ما هي الحنيفية (١) ملة إبراهيم التَّلَيِّلِيُّ؟ فيكون الجواب: هي عبادة الله وحده بصدق وإخلاص وصواب(٢) كما=

(١) قال ابن جرير الطبري –رحمه الله–: "فقد صح إذن أن الحنيفية ليست الحتان وحده، ولا حج البيت وحده ولكنه هو ما وصفنا: من الاستقامة على ملة إبراهيم والائتمام به فيها.

فإن قال قائل: أوما كان من كان قبل إبراهيم ﷺ من الأنبياء وأتباعهم، مستقيمين على ما أمروا به من طاعة الله استقامة إبراهيم وأتباعه ؟ قيل: بلى.

فإن قال: فكيف أضيف "الحنيفية" إلى إبراهيم وأتباعه على ملته خاصة دون سائر الأنبياء قبله وأتباعهم ؟

قيل: إن كل من كان قبل إبراهيم من الأنبياء كان حنيفًا متبعًا طاعة الله ولكن الله -تعالى ذكره- لَم يجعل أحدًا منهم إمامًا لمن بعده من عباده إلى قيام الساعة، كالذي فعل من ذلك بإبراهيم فجعله إمامًا فيما بينه من مناسك الحج والختان، وغير ذلك من شرائع الإسلام تعبدًا به أبدًا إلى قيام الساعة، وجعل ما سنَّ من ذلك علمًا مميزًا بين مؤمني عباده وكفارهم والمطيع منهم له والعاصي، فسمي الحنيف من الناس حنيفًا باتباعه ملته واستقامته على هديه ومنهجه وسمي الضال عن ملته بسائر أسماء الملل فقيل: يهودي ونصراني ومجوسي، وغير ذلك من صنوف الملل". تفسير الطبري (٦١٧/١).

(٢) كما قال الفضيل بن عياض -رحمه الله-: " أحسن عملاً: أخلصه وأصوبه".

#### ٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥٥ أبرزالفوائد

كما قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ [١] [الذاريات: ٥٦].

=قال الله وعَجَالَنَ : ﴿ قُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ ﴾ [الزمر:١١].

إذن: فلابد أن تتوفر في العبادة الشرطان المعلومان بالاستقراء وهما:

۱- أن تكون العبادة صوابًا حتى تسمى عبادة شرعية فإن لَم تكن صوابًا لاتسمى عبادة شرعية يترتب عليها الثواب.

٢- وأن يكون العابد مخلصًا بأن يرجو بعمله وجه الله والدار الآخرة.

فإذا اجتمع الشرطان في عبادة مشروعة مالية أو بدنية أو هما معًا فالعبادة مقبولة لأن صاحبها من أهل التقوى الذين قال الله في حقهم: ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَقِينَ ﴾ [المائدة: من الآية ٢٧].

وحيث إن قواعد العقيدة ثابتة بأدلة الكتاب والسنة؛ بصريح المنقول وصحيح المعقول أورد المؤلف -رحمه الله-:

[1] قوله وَعَجَلَّنَ : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ ، فإن هذه الآية بين الله فيها الحكمة من خلق الإنس والجن ، ألا وهي العبادة بما تحمل كلمة العبادة من معنى ، ومعنى: ﴿ لا يَعْدُونِ ﴾ . أي: يوحدون الله -عز شأنه-.

فإذا وجد التوحيد فهو مفتاح لقبول الطاعات كلها إذا توفرت شروطها وانتفت موانعها.

وجاءت الآية بأسلوب الحصر والقصر، بمعنى أن العبادة خاصة بالله وَعَجَلَةً لا يتوجَّه بِها إلى سواه، وهو شامل لجميع أنواع العبادات الظاهرة والباطنة كما أسلفت.

فإذا عرفت أن الله خلقك لعبادته فاعلم أن العبادة لا تسمى عبادة إلا مع التوحيد [1].

= كما أن في الآية بيان للحكمة من خلق عالِم الإنس والجن الذين خلقهم الله وابتلاهم بالتكاليف، وفي مقدمة التكاليف الأمر بالتوحيد والنهي عن الشرك فلا تتم العبادة إلا بالولاء والبراء، ولاء لله بتوحيده وجميع طاعاته، وبراء من الشرك وأهله والخلوص منه حتى يكون الإنسان متبعًا للحنيفية السمحة التي هي ملة إبراهيم الطيليل، والتي أمر الله وتَجَلَّفُ نبينا محمدًا ومن يتبعها في قوله وتَجَلَّفُ : ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَّبِعُ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٣].

فكل أتباع إبراهيم -عليه الصلاة والسلام- هم الحنفاء، أي: الذين تركوا الشرك وأهله وأقبلوا على التوحيد وأهله ثُمَّ أخذوا توحيدهم من كتاب ربِّهم وصحيح سنة نبيهم ﷺ.

[۱] وكل عمل يتقدم به الإنسان مع فقد التوحيد والوقوع في الشرك فلا قيمة له ولا وزن له أبدًا، إذ لا تسمى عبادة إلا مع التوحيد، وأما بدون التوحيد فمهما قدم الإنسان مما صورته صورة العبادة كالصدقة والإقراض والسخاء والبذل والعفو والإحسان إلى الناس وما شاكل ذلك وهو فاقد للتوحيد فإنه داخل تحت قول الله وَجَالَة : ﴿وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْثُورًا ﴾ [الفرقان: ٢٣].

إذن: فأساس العبادة توحيد الله وَحَجَّأَفَّ ، وكلما تقرب الْمُوحد إلَى الله=

# كما أن الصلاة لا تسمى صلاة إلا مع الطهارة[1].

= بعبادة فهو يشملها هذا الاسم الشريف -اسم العبادة- التي تتجلى في الخضوع والانقياد والطاعة لله وحده والرغبة فيما عنده وَعَجَّاَئَةً ، والاستسلام التام لِمَا كلف الله وَعَجَّاَئَةً به عالَم الإنس والجن من فعل الطاعات وترك المعاصى والتقرب إلى الله وَعَجَّائَةً بكل ما يرضيه.

[1] ثُمَّ ضرب المؤلف مثالا على أن العبادة لا تسمى عبادة إلا مع التوحيد بــ"الصلاة" التي لا تسمى صلاة حقيقية إلا مع الطهارة، فإذا فقدت الطهارة وصلى الإنسان مئات الركعات بدون طهارة أو ما ينوب منابها فإنه لا يسمى مصليًّا ولا يثاب ثواب المصلين؛ بل يعاقب عقوبة على تركه لأعظم شرط من شروط الصلاة وهي الطهارة التي قال النَّبي عَيْنَ في حقها: «لا يقبل الله صلاة بغير طهور ولا صدقة من غُلول»(١). وكما قال النَّبي عَيْن في حق في حق الصلاة: «مفتاح الصلاة الطهور»(١) فشبَّهها بباب مقفل قد أحكم إقفاله، ولا يفتح هذا الباب المقفل إلا مفتاحه الحقيقي.

إذن: فالصلاة لا تسمى صلاة إلا مع الطهارة، وهكذا العبادة لا تسمى عبادة إلا مع التوحيد.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في مسنده (۲/٥/۲) ومسلم (۲/٤/۲) والنسائي (۱/۸) والترمذي (1/0) وابن خزيمة في صحيحه (1/0) وابن حبان في صحيحه (1/0) وسنن الدارمي (1/0/1) ومحمع الزوائد (1/0/1) وسنن البيهقي الكبرى (1/0/1) وسنن النسائي ( المحتبى ) (1/0/1) وسنن ابن ماجه (1/0/1) ومسند البزار (1/0/1) والمعجم الكبير (1/0/1).

فإذا دخل الشرك في العبادة أفسدها، كالحدث إذا دخل في الطهارة  $^{[1]}$ ، فإذا عرفت أن الشرك إذا خالط العبادة أفسدها وأحبط العمل وصار صاحبه من الخالدين في النار  $^{[7]}$  عرفت أن أهم ما عليك معرفة ذلك، لعلَّ الله أن يخلصك من هذه الشبكة، وهي الشرك بالله  $^{[7]}$ .

[1] فإذا دخل الشرك في العبادة أفسدها وأحبط العمل كما في قول الله -تبارك وتعالى-: ﴿وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْحَاسِرِينَ ﴾ [الزمر: ٦٥]. هذا خطاب للنّبي ﷺ وحاشاه أن يشرك ولكنه بيان للأمة أن تحدر الشرك بجميع صوره وأنواعه إذ منه الجليُّ ومنه الخفيُّ، ومنه ما يُعْلم ومنه ما قد يدخل على الشخص وهو لا يعلمه، والعلاج في ذلك والوقاية من الشرك أن يبذل الإنسان جهده في طلب العلم والتوسع فيه وبالأخص علم العقيدة التي هي توحيد الله -تبارك وتعالى- وتحقيق هذا التوحيد والبراءة من الشرك وأهله ومعرفة صوره على وجه التمام ليحذرها المسلم.

[7] ولقد بيّن المصنف -رحمه الله- انطلاقًا من نصوص الكتاب والسنة- أن صاحب الشرك الأكبر من أهل الخلود في النار ولا حظ له في رحمة الله ولا نصيب له في مغفرته سبحانه؛ لأن رحمته ومغفرته خاصتان بأهل التوحيد.

[٣] أما الشرك الأكبر، فهو كما سَمّاه المصنف شبكة من الشبكات التي إذا اصطيد بِها الإنسان -والعياذ بالله- وقع في الهلاك ووقع في الشقاء فشقي في دنياه و هلك في دنياه و برزحه وأحراه.

الذي قال الله تعالى فيه: ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾ [١] [الساء: من الآية ٤٨]. وذلك بِمعرفة أربع قواعد ذكرها الله تعالى في كتابه:

القاعدة الأولى: أن تعلم أن الكفار الذين قاتلهم رسول الله على مقرون بأن الله هو الخالق المدبر، وأن ذلك لَم يدخلهم في الإسلام. والدليل قوله تعالى: ﴿قُلْ مَنْ يَوْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَمَّنْ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلا تَتَقُونَ ﴾ [7] .

= وحيث إن الأدلة كثيرة جدًّا على وجوب التوحيد والتحذير من الشرك وبيان فضل التوحيد وبيان خطر الشرك، وبيان عاقبة الموحدين وعاقبة المشركين -فقد

[1] استدل المصنف بقول الله وَجَّالَةً : ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾ [النساء:من الآية ٤٨]. أي: إن صاحب الشرك الأكبر خالد مخلد في النار لا ينتظر مغفرة ولا ترجى له رحمة، وما دون الشرك الأكبر فهو تحت المشيئة الإلهية إن شاء الله وَجَّالَةً عذَّب فاعل الشرك الأصغر وكبائر الذنوب وإن شاء غفر له لأنه هو الغفور الرحيم.

[۲] وبيان هذه القاعدة: هو أن الإقرار بتوحيد الربوبية بدون الإقرار بتوحيد الألوهية وتوحيد الأسماء والصفات لا يُدْخِلُ في الإسلام، فالكفار الذين قاتلهم النَّبِي عَيِي حين أمره الله بقتالهم إن لَم يستجيبوا لدعوة الحق، كانوا يُقِرُّون بتوحيد الربوبية، ويؤمنون بأن الله هو الخالق الرازق الْمُحيي الْمُميت =

= ولكن يعبدون معه غيره من الأصنام والأوثان على اختلاف أنواعها اعتقادًا منهم بأنَّها تقربُهم إلى الله زلفى، كما ذمهم الله وَعَجَأَنَا بذلك الاعتقاد الفاسد وهو طلب الشفاعة من تلك المعبودات في جلب المصالح ودفع المضار.

وعليه، فمن أقرّ بتوحيد الربوبية ولَم يعترف ويعمل بتوحيد الألوهية والأسماء والصفات لَم يكن مسلمًا.

ومن هنا: فالتلازم بين أنواع التوحيد الثلاثة واضح، وذلك أن توحيد الربوبية يستلزم توحيد الألوهية، يعني أن من أقرَّ بربوبية الله لزمه شرعًا وعقلاً أن يفرده بالعبادة وحده دون سواه، وأن توحيد الألوهية يتضمن توحيد الربوبية، بمعنى أن من أفرد الله بالعبادة دخل في ضمن هذا الإفراد والتوجه بالعبادة لله وحده الاعتراف بربوبية الله وعَجَلًا وهيمنته على جميع مخلوقاته وتصرفه المطلق فيهم بما يشاء كيف يشاء ومتى شاء.

وتوحيد الألوهية وتوحيد الربوبية يستلزمان توحيد الأسماء والصفات على الوجه الذي مشى عليه سلفنا الصالح في باب الأسماء والصفات.

وحيث إن القواعد الشرعية في هذا الموضوع وغيره تحتاج إلى أدلة من الكتاب والسنة فقد أورد المؤلف من الأدلة القرآنية قول الله وَجَنَّانَيْ: ﴿ قُلْ مَنْ يَوْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَمَّنْ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ الْحَيَّ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ الْحَيَّ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ اللَّهُ فَقُلْ اللَّهُ فَلَا تَتَقُونَ ﴾ [يونس:٣١].

= فقوله: ﴿فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ﴾. هو محل الشاهد، وهو أنَّهم اعترفوا بأن الله هو الذي يرزق عباده وينزل الغيث ويخرج الحيَّ من الميت ويخرج الميت من الحيَّ ويدبر الأمر، أقرُّوا بذلك، ومع ذلك هم يشركون معه غيره، وهذا هو فساد المعتقد، فهم يؤمنون بتوحيد الربوبية ولكنهم لا يُقرُّون بتوحيد الألوهية كما أراد الله منهم فصاروا مشركين.

والدليل من السنة: ما جاء من التحذير عن النَّبِي ﷺ من التوجه بالعبادة إلى غير الله كما في قول النَّبِي ﷺ: «لعن الله من ذبح لغير الله» (١٠). وكما قال –عليه الصلاة والسلام–: «الدعاء هو العبادة» (٢٠).

وكما قال ﷺ: «من نذر أن يطيع الله فليطعه، ومن نذر أن يعصي الله فلا يعصه» (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في مسنده (۱۰۸/۱، ۱۰۲، ۳۰۹، ۳۱۷)، ومسلم (۳۱۷/۲۰۱)، والمستدرك على الصحيحين (۱۲۹/۱، ۳۹۲، ۳۹۲)، والمستدرك على الصحيحين (۱۲۹/۱، ۳۹۲، ۳۹۲)، والنسائي (۳۱/۳)، ومسند أبي عوانة (۷۰/۷، ۲۷)، ومحمع الزوائد (۱۰۳/۱)، وسنن البيهقي الكبرى (۲/۹۹، ۹/۰۹)، ومسند أبي يعلى (٤/٤/٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي (٥/٦٥) وابن حبان (١٧٢/٣) والمستدرك على الصحيحين (١٦٧/١) وأبو داود (٧٦/٢) والسنن الكبرى (٦/٠٥) وابن ماجه (١٢٥٨/١) ومصنف ابن أبي شيبة (٢/٦) ومسند البزار (٨/٥٠) ومسند أحمد (٤/٧٢) ومسند أبي يعلى (١/ ٢٦٢) والمعجم الصغير (٢/٨٠) ومسند الطيالسي (١٠٨/١) وصححه الألباني -رحمه الله- في صحيح سنن ابن ماجه (٣٢٤/٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٤٦٣/٦) ومالك في موطئه (١٧٠/٣) والإمام أحمد في مسنده (١/ (7) وابن خريمة (٣٥٢/٣) وابن حبان (٢٣٣/١٠) ومسند أبي عوانة (707/8)

كل هذه من أنواع العبادات الَّتِي أمر النَّبِي ﷺ أن يتوجه بِها المكلف إلى الله وحده.

كما أن من الأدلة على كفر من أقرَّ بتوحيد الربوبية ولَم يقر بتوحيد الألوهية؛ إذْنُ الله لنبيه في جهاد هؤلاء الذين أقرُّوا بربوبية الله ولَم يقرُّوا بوحدانيته بل عبدوا معه غيره.

هذه أدلة شرعية، والعقل الصحيح لا يخالف النقل الصحيح، إذ إن الدليل العقلي يدل على أن الذي يخلق ويرزق ويحيي ويميت ويتصرف في الكون هو الذي يستحق أن يفرد بالعبادة وحده دون سواه، أما الذي لَم يخلق سماءً ولا أرضًا ولا بشرًا ولا جنًّا ولا شيئًا من المخلوقات لا يستحق من العبادة شيئًا، فتضافرت الأدلة النقلية والأدلة العقلية على وجوب إفراد الله -تبارك وتعالى بالعبادة له وحده دون سواه، وعلى وجوب الإقرار بربوبيته وتصرفه المطلق في عالم السماء وعالم الأرض وفق حكمته، ووجوب الإقرار بذاته وأسمائه وصفاته على الوجه اللائق بعظمته وجلاله

والترمذي (١٠٤/٤) والبيهقي في سننه الكبرى (٢١٣/٩) وأبو داود (٢٣٢/٣) والسنن الكبرى (١٣٤/٣) ومصنف ابن أبي شيبة الكبرى (٦٨٧/١) ومصنف ابن أبي شيبة (٦٦/٣).

القاعدة الثانية: أنَّهم يقولون: ما دعوناهم وتوجهنا إليهم إلا لطلب القربة والشفاعة [١].

فدليل القربة قوله تعالى: ﴿ أَلَا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ اتَّحَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهَ زَلْفَى إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلْفُونَ إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارٌ ﴾ [٢] [الزمر:٣].

### [١] وهذه القاعدة تضمنت أمرين:

الأمر الأول: شبهة هؤلاء الكفار الَّتِي أدلوا بها في عصر النبوة، وورثها المشركون في كل زمان ومكان، هذه الشبهة الَّتِي ظنوها حجة لهم هي قولهم: "ما دعوناهم" أي: تلك الأصنام والأوثان على احتلاف أنواعها وتوجهنا إليهم إلا لطلب القربة والشفاعة، أي: لَم نطلبهم ذلك لأنَّهم يخلقون أو يرزقون أو يحيون أو يميتون أحدًا، يعني: لا نعتقد فيهم حلقًا ولا

إيجادًا ولا إحياءً ولا إماتةً ولكن من أجل القربة إلى الله والشفاعة عنده اتخذناهم معبودات وآلهة من دون الله ورجونا منهم حلب المصالح ودفع المضار؛ هذه الحجة فنَّدها الله ﷺ وتعالى في عدة آيات، منها:

[7] قوله -تبارك وتعالى-: ﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى ﴿ أَلا لِلَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقرِّبُونَا إِلَى اللّهِ زُلْفَى إِنَّ اللّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ [الزمر: من الآية]. ثُمَّ اللّهِ زُلْفَى إِنَّ اللّهَ يَحْدُم عليهم بالكفر في قوله: ﴿إِنَّ اللّهَ لا يَهْدِي مَنْ هُو كَاذِبٌ كَفَّارٌ ﴾. ومن جملة هؤلاء الكاذبين الكافرين: ﴿وَالّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ ﴾. يرجون = جملة هؤلاء الكاذبين الكافرين: ﴿وَالّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ ﴾. يرجون =

.....

= منهم حلب المصالح ودفع المضار، يرجون منهم إنجاب الولد، وشفاء المريض، والأمن، ونفي الخوف، إلى غير ذلك مما لا يقدر عليه إلا الله وحده دون سواه.

فيقال لهؤلاء: ما دمتم تؤمنون بأن الله هو الخالق القادر والمحيط بكل شيء والسميع البصير، لماذا لا تتوجهون إليه في طلب قضاء الحاجة وكشف الكربة وكل ما يحتاج إليه الإنسان البشري؟!.

فالله وَعَجَّانَة هو الذي يقضي فلا يحتاج إلى واسطة لأنه صاحب الكمال المطلق والعلم المحيط بكل شيء لا يخفى عليه شيء من ذوات بني آدم ولا من أعمالهم ولا من أقوالهم وأفعالهم ولا من حاجاتهم ولا ما توسوس به أنفسهم، كل ذلك معلوم لله قد أحاط به علمًا، وأحصاه عددًا.

الأمر الثاني: بيان أنه لا حاجة إلى الوسائط المحرمة بنص الكتاب والسنة في جلب المصالح ودفع المضار بنص الكتاب والسنة.

وإنَّما الواسطة المشروعة التي يجب اتباعها هي واسطة الرسالة، أي: الرسل الذين هم الوسائط بين الله وبين الخلق، وهم الذين يجب أن يتخذوا وسائط، بمعنى أن نأخذ العلم منهم في العقيدة والشريعة ونتبعه بالعمل.

أما سائر الخلق؛ فلا يخلو -الذي ترجى منه الواسطة والشفاعة والقربة-إما أن يكون حيًّا أو ميتًا.

فإذا كان ميتًا فلا يجوز أن يطلب منه شيء مطلقًا لا فيما يقدر عليه البشر و لا فيما لا يقدر عليه البشر.

#### 

ودليل الشفاعة: ﴿ويَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لاَ يَضُرُّهُمْ وَلاَ يَنْفَعُهُمْ وَلاَ يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوُلاءِ شُفَعَاؤُنَا عِنْدَ اللَّهِ﴾ [١] [يونس: من الآية ١٨].

وأما رجاء الشفاعة أو القربة أو قضاء الحاجة من الحيِّ؛ فهذا لا يخلو من حالين:

١- إما أن يكون داخلاً تحت قدرة البشر وكان حاضرًا أو في حكم الحاضر.

٢- وإما أن يكون خارجًا عن قدرة البشر.

فإن كان خارجًا عن قدرة البشر فلا يجوز أن تطلب منه الشفاعة أو قضاء الحاجة بل يعتبر هذا من الشرك الأكبر كما فعله كفار قريش وغيرهم.

أما إذا كان المطلوب مما هو داخل تحت قدرة البشر كالإعانة في شيء مقدور عليه، والإمداد كذلك، وغير ذلك مما يحتاج إليه الإنسان البشري إلى آخر ما أسلفت؛ فهذا شيء حائز، مع تعلق القلوب بأن الله وَعَيَّلًا هو قاضي الحاجة وهو الذي يفرج الكربة وهو الذي يقضي في كل شيء ويحكم لا معقب لحكمه.

[١] والحجة الثانية التي أدلوا بِها لِيُسَوِّغُوا صحة صنيعهم في عبادة الآلهة: هي ما دلَّ على ذمها قول الله وَعَبَّلَاً: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنْفَعُهُمْ وَلا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَؤُلاءِ شُفَعَاؤُنَا عِنْدَ اللَّهِ ﴿ [يونس: من الآية ١٨] يعني: هم ما أنكروا وجود الله ولا أنكروا قدرته وربوبيته، ولكن قالوا: إنَّهم لا غني لهم عن واسطة بينهم وبين الله وعَجَلَلَهُ وهي الواسطة المذمومة الَّتِي تتجلى فِي اتخاذ=

والشفاعة شفاعتان: شفاعة منفية، وشفاعة مثبتة.

فالشفاعة المنفية: ما كانت تطلب من غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله. والدليل قول الله تعالى: ﴿ يَأْيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِي يَوْمٌ لا بَيْعٌ فِيهِ وَلا خُلَّةٌ وَلا شَفَاعَةٌ وَالكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة:٤٥٢].

والشفاعة المثبتة هي: التي تطلب من الله.

والشافع مكرم بالشفاعة، والمشفوع له هو من رضي الله قوله وعمله بعد الإذن، كما قال تعالى: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عَنْدَهُ إِلاَّ بإذْنه ﴾[١] [البقرة: من الآية٥٠٠].

= تلك المعبودات من أحجار وأشجار وأخشاب وشمس وقمر ونجوم وأولياء صالحين -إلى غير ذلك مما هو معلوم من دين الإسلام- آلهة من دون الله؛ وقد حذَّر الله وَجُلُّةُ من ذلك وحذَّر منه نبيه عَلِيْهُ وكل عالم رباني يبلغ رسالة النَّبِي عَلَيْهُ وينهج نَهجه ويتبع أثره.

[۱] أقول: قد بين الله -تبارك وتعالى- حكم الشفاعة وما هو المثبت منها وما هو المنفي، يعنِي: ما هو الذي يجب إثباته واعتقاده بأنه ثابت وحق، وما هو الذي يجب نفيه والحكم عليه بالبطلان بمقتضى نصوص السنة والقرآن.

فاستخلص المصنف -رحمه الله- من هذه النصوص التي منها قوله تعالى: 
هُيَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِي يَوْمٌ لا بَيْعٌ فِيهِ وَلا خُلَّةٌ 
وَلا شَفَاعَةٌ وَالكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥٤]. ومن قوله: هُمَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إلاَّ بِإِذْنِهِ ﴾ [البقرة: من الآية٥٥٥]. فذكر أن الشفاعة تنقسم إلى قسمين: شفاعة مثبتة، وشفاعة منفية.

القاعدة الثالثة: أن النَّبِي ﷺ ظهر على أناس متفرقين في عباداتِهم منهم من يعبد الملائكة؛ ومنهم من يعبد الأنبياء والصالحين؛ ومنهم من يعبد الأشجار والأحجار؛ ومنهم من يعبد الشمس والقمر، وقاتلهم رسول الله ﷺ جميعًا ولَم يفرق بينهم، والدليل قوله تعالى: ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُهُ للَّه ﴾ [الأنفال: من الآية ٣٩].

ودليل الشمس والقمر قوله تعالى: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالقَّمَرُ لا تَسْجُدُوا لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ﴾ [نصلت:٣٧].

ودليل الملائكة قوله تعالى: ﴿وَلاَ يَأْمُرَكُمْ أَنْ تَتَّخِذُوا الْمَلائِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ أَرْبَابًا﴾ [١] [آل عمران: من الآية ٨٠].

= والفرق بينهما: أن الشفاعة المثبتة هي الَّتِي أَثبتها القرآن وهي الَّتِي تطلب من الله وَعَجِّلَةً ولها شرطان:

الشرط الأول: إذْنُ الله وَعَجْأَنَّ للشافع أن يشفع.

والشرط الثابي: الرضا منه تبارك اسمه عن المشفوع فيه.

وبهذين الشرطين تكون الشفاعة مثبتة وشرعية.

وأما الشفاعة المنفية: فهي التي نفاها القرآن وهي التي تطلب من غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله -تبارك وتعالى-، كما صنع المشركون الذين طلبوا من غير الله وَعُمَّالًا الشفاعة في جلب المصالح ودفع المضار على احتلاف أنواع المصالح واحتلاف أنواع المضار الفردية والجماعية.

[١] أي: القاعدة الثالثة من هذه القواعد الأربع الَّتي تجلى فيها بيان التوحيد=

.....

= وإلزام الثقلين به وترغيبهم فيه، وبيان شرك المشركين وبيان صوره المتعددة والتحذير منه، هذه القاعدة كما ذكر المؤلف -رحمه الله- أن النّبي بعثه الله والناس متفرقون في عباداتهم ونحلهم ومللهم ومذاهبهم في العقيدة وغيرها، يجمعهم الإشراك بالله -تبارك وتعالى- وإن تنوعت معبوداتهم، ويجمعهم وصف واحد وهو أنّهم مشركون، فذكر المؤلف بأن منهم أناسًا يعبدون الملائكة ويصورون صورًا ويدّعون بأنّها تمثل الملائكة فيعبدونها، ولها ينذرون ويذبحون، وبها يستغيثون ويستعينون، ويطلبون المدد من جلب المصالح ودفع المضار التي لا تطلب إلا من الله العزيز الغفار.

ومنهم من يعبد الأنبياء والصالحين وكذلك يرجون منهم حلب المصالح ودفع المضار التي لا يقدر عليها إلا الله الواحد القهار.

ومنهم من يعبد الأشجار والأحجار كما هو حال كفار قريش والعرب والأحزاب، حتى إن المسافرين منهم كانوا يحملون أحجارًا ينصبون بعضها لقدورهم وينصبون بعضها آلهة يعبدونها من دون الله، وهذا يدل على مدى جهلهم الشنيع أنَّهم يستخدمون البعض ويؤلهون البعض الآخر، بل ويأكلون بعضًا في بعض الأحيان، ولا غرابة؛ لأنه لا ينقذ من الجهل إلا العلم ولا علم لديهم إلا ما تمليه عليهم شياطينهم زخرف القول غرورًا.

ومنهم من يعبد الشمس والقمر كالصابئة(١) ونحوهم ممَّن يتوجهون=

<sup>(</sup>١) الصابئة: أمة كبيرة من الأمم الكبار وهم ينقسمون إلى قسمين:

<sup>•</sup> وصابئة مشركة

= بعبادتهم إلى الشمس والقمر، والله حبارك وتعالى حالق الشمس والقمر لمنافع ومصالح لا يحصي عددها إلا الله وَعَلَيْ ، وقد أشار الله وَعَلَيْ إلى بعض منافعها ومصالحها في القرآن كقوله -تبارك وتعالى -: ﴿وَالقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ ﴾ [يس: من الآية ۴۹]. وكقوله تعالى: ﴿وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا ﴾ [نوح: من الآية ۲۱]. وكقوله: ﴿وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ﴾ [النبا: ١٣] وكقوله وَعَلِيَّا مُمتنًا على الحلق: ﴿قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ القيامَة مَنْ إِلَهُ غَيْرُ الله يَأْتِيكُمْ بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ النَّهارَ الله يَأْتِيكُمْ بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ اللَّه يَأْتِيكُمْ بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ الله يَأْتِيكُمْ بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ [القصص: ٧٠ / ٧].

وحذّر الله وَعَجَلَنَهُ مِنْ صَرْفِ شيء من العبادات للشمس والقمر كما في قوله وَجَنَّلَةُ : ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ لا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلا لَلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِللَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [نصلت:٣٧].

إذن: فالمشركون الذين عبدوا غير الله وَعَجَّلَنَ من تلك المعبودات المتعددة الأنواع كلهم صرفوا العبادة إلى غير الله وكانوا بذلك مشركين شركًا أكبر فقاتلهم النَّبِي عَيِّلِهُ ولَم يفرق بين أهل نحلة ونحلة لأنه يجمعهم=

والمشركون منهم يعظمون الكواكب السبعة والبروج الاثني عشر ويصورونها في هياكلهم، فلهم هيكل كبير للشمس وهيكل للقمر، وهيكل للزهرة، وهيكل للمشتري.... انظر الملل والنحل (٢٨٩/٢) وإغاثة اللهفان (٢٣٣/١)، وأحكام أهل الذمة (٢٣٣/١) ومعجم البلدان (٢/٢٢) وأبجد العلوم (٢٨٧/٢) وفتاوى ابن تيمية (١٩/٢).

ودليل الأنبياء قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لِنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ لَيْسَ لِي بِحَقِّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِلَّكَ أَنْتَ عَلاَّمُ الغُيُوبِ ﴾ [1] [المائدة: ١١٦].

= الشرك بالله -تبارك وتعالى- فبئس ما كانوا يعملون، وساء حالهم ومآلهم بما كانوا يصنعون.

[1] وفي قول الله وَجَنَّلَة : ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّه يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ التّحِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ اللّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بَحَقِّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَلْتُ عَلاَمُ الْغُيُوبِ ﴾ [المائدة:١١٦]. بيان للناس بأن الأنبياء والصالحين لا يدعون الناس إلى عبادة أنفسهم، ولا إلى الغلو فيهم، ولا إلى طلب قضاء الحاجات منهم -وحاشاهم - لأنّهم من أزكى الناس توحيدًا ومن أشد الناس احترامًا لحلال الله وَجَنَّلًا ، ولكن الناس هم الذين يدعوهم إبليس إلى الغلو في الصالحين من ملائكة وأنبياء ورسل وصالحين من عباد الله، فبين الله -تبارك وتعالى - أن عيسى النَّيْنُ ما كان يرضى أن يُتخذ إلَهًا من دون الله؛ ولذا وقد أخبر الله عن براءته وأنه يوم القيامة يقول ما قصّه الله عنه: ﴿ مَا يَكُونُ فَقَد أخبر الله عن براءته وأنه يوم القيامة يقول لاناس: ﴿ اتّخِذُونِي وَأُمّي فَقَد أُخِرُ اللّهِ ﴾ . هذا لا يمكن أن يصدر منه الله لأنه أعرف بربه.

وهكـــذا كل صالح عُبد من دون الله -تبارك وتعالى- فإنه يتبرأ من=

ودليل الصالحين قوله تعالى: ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴾ [١] [الإسراء: من الآية٧٥].

= أولئك العابدين ولا يعترف بعبادتِهم ولا يلحقه شيء من المآثم التي اقترفوها لكن هم الذين اقترفوا الإثم الكبير والذنب العظيم، وهم الذين يلامون على ذلك وهم الذين عرَّضوا أنفسهم لعذاب الله وعرَّضوا أنفسهم لجهاد الأنبياء وجميع أتباع الأنبياء في كل زمان ومكان.

[١] وبيّن الله وَعَجَلَنَ فِي الآية التي تلى هذه وهي قوله سبحانه: ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ ا يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الوَسيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴾ [الإسراء: من الآية ٥٧]. أن الصالحين المدعوين -على اختلاف منازلهم- الذين يدعونَهم من دون الله هم بأنفسهم يرجون من الله -تبارك وتعالى- القربة ويرجون منه المغفرة ويرجون منه قبول صالح العمل، أما هم فإنَّهم لا يملكون لأحد قربي ولا زلفي إلى الله و لا شفاعة في جلب مصلحة أو دفع ضر، وهم بأنفسهم يتنافسون ويتسابقون إلى صالح الأعمال ليحققوا ما ذكره الله وَعَجَّلَةً من رجاء رحمته وخشية عقوبته وهذا هو دأب الصالحين، يعبدون الله ليرضى عنهم وليؤدوا ما أمرهم الله وَعَجَلَنَهُ بأدائه وليحققوا مراد الله منهم وهم في كل ذلك أهل خوف ورجاء، والخوف والرجاء عبادتان عظيمتان محلهما القلوب؛ رجاء في الله وَعَجَأَنَا وحوفٌ منه، وأهل الإيْمان الحق قد جمعوا بين الخوف والرجاء في جميع عباداتهم يرجون من الله وَكِجَأَلَهُ أن يقبلها منهم مع الإتيان بأسباب القبول وهي: .....

- = ١- والصواب فيه.
- ٢- والإخلاص في العمل.
  - ٣- صحة المعتقد<sup>(١)</sup>.

هذه الأسباب الَّتِي إذا أتى بِها العامل فإنه يكون بعد ذلك راجيًا بحق وخائفًا بحق؛ فلا يغلو في باب الرجاء حتى يأمن مكر الله؛ ولا يغلو في باب الخوف والخشية حتى ييئس من رحمة الله ولكنه جامع بين ذلك، ولذا قال العلماء في شأن حدِّ الخوف والرجاء: أنَّهما كجناحي الطائر يجب أن يكونا متوازنين (٢).

والخلاصة من الآية: هي أنه ما دام أن هؤلاء الصالحين الذين يدعوهم الكفار ويرجون منهم جلب المصالح ودفع المضار هم بأنفسهم يتقربون إلى الله بصالح العمل وهم مع ذلك من أهل الرجاء في رحمة الله وأهل الخوف من عقابه فكيف يطلب منهم شيء هو من خصائص ربِّهم وَعَمَّالًا ؟!!.

<sup>(</sup>۱) قال شيخنا زيد المدخلي -حفظه الله-: "زيادة الشرط الثالث زيادة في الإيضاح والتفصيل وإلا فهو يدخل في الشرطين السابقين وله صور منها: أن الرجل قد يكون قبوريًا وثنيًا ولكنه قد يأتي بالصلاة والعبادة على وجهها الصحيح -أي صوابًا- وهو في نفس الحال مخلصًا العمل لله ولكنه فاسد الاعتقاد، أي: قبوري وثني. قال: وهذا لــه وجهة من الصحة وهو ما اخترته". وهو أيضًا اختيار الشيخ محمد الأمين الشنقيطي -رحمه الله- في كتابه القيم أضواء البيان (٤/٤).

 <sup>(</sup>۲) انظر شرح العقيدة الطحاوية ص (٤٥٨)، وشعب الإيْمان (١٢/٢)، وفيض القدير (٦/ ٢٤)، وكشف الخفاء (٢١٦/٢).

ودليل الأشجار والأحجار قوله تعالى: ﴿أَفَرَأَيْتُمُ اللاَّتَ وَالْعُزَّى ﴿ وَمَنَاةَ اللَّخْرَى ﴾ [النجم: ١٩،٢٠]. وحديث أبي واقد الليثي ﷺ قال: «خرجنا مع النَّبِي ﷺ إلى حنين ونحن حدثاء عهد بكفر، وللمشركين سدرة يعكفون عندها وينوطون بها أسلحتهم يقال لَهَا ذات أنواط، فمررنا بسدرة؛ فقلنا: يا رسول الله اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط» [١] الحديث.

[1] ولقد ذمّ الله وَتَجَنَّفُ العابدين للأشجار والأحجار وغيرها من المعبودات التي تدل على سخافة عقولهم قال الله منكرًا عليهم: ﴿أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتَ وَالْعُزَى وَمَنَاةَ الثَّالِثَةَ الْأُخْرَى ﴿ [النجم: ١٩، ٢٠]. وهذه أسماء أصنام يعبدونها من دون الله وهي جمادات كما هو معلوم، وهكذا ما كان يصنع المشركون من تعلقهم بالأشجار وتبركهم بها زعمًا منهم أن لها بركة وفضلاً إذا وضعوا أسلحتهم وثيابهم عليها صار ذلك من أسباب النصر على الأعداء؛ فأخبرهم النبي على بأن هذا هو الشرك الأكبر حيث يعتقدون في جمادات بأنها تجلب لهم مصالح أو تدفع عنهم مضار كما في حديث أبي واقد الليثي هذا الذي قال فيه: «خرجنا مع النبي على إلى حنين ونحن حدثاء عهد بكفر» قال: «وللمشركين سدرة» شجرة معروفة تسمى شجرة النبق «يعكفون عندها» تعظيمًا لَهَا «وينوطون بها أسلحتهم» يعلقون عليها الأسلحة والثياب ويسمونها=

<sup>(</sup>۱) أبو واقد الليثي: صحابي، قيل اسمه الحارث بن مالك وقيل ابن عوف، وقيل اسمه عوف بن الحارث، مات سنة ثمان وستين، وهو ابن خمس وثمانين على الصحيح. التقريب (٤٨٦/٢) (٨٤٧٤).

القاعدة الرابعة: أن مشركي زماننا أغلظ شركًا من الأولين؛ لأن الأولين يشركون في الرخاء ويخلصون في الشدة، ومشركو زماننا شركهم دائم، في الرخاء والمدلة، والمدليل قوله تعالى: ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوُا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴿ اللهَ اللهَ عَلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾ [1] [العنكبوت: ٦٥].

= بِهذا الاسم «ذات أنواط» قال: فأخبرهم النّبِي ﷺ بأنّهم بِهذا التعبير وهذا الطلب أخطئوا خطأً فاحشًا ووقعوا في المحظور الذي وقعت فيه بنو إسرائيل بطلبهم من موسى ذاك الطلب المشين: ﴿ اجْعَلْ لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ ﴿ إِنَّ هَوُلاءِ مُتَبّرٌ مَا هُمْ فِيهِ وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: من الآية ١٣٩-١٣٩].

لكن لجهل مُسْلَمةِ الفتح<sup>(۱)</sup> ولأنَّهم حدثاء عهد بكفر ولَم يفعلوه كما كان المشركون يفعلونه عند أشجارهم الَّتِي يعبدونَها من دون الله وينوطون بها أسلحتهم رجاء بركتها ونفعها لَم يحكم عليهم النَّبِي ﷺ بالكفر.

[١] وختم المؤلف -رحمه الله- هذه القواعد بالقاعدة الرابعة:

وحاصلها هو: بيان أن المشركين في عصر المؤلف وما بعده أغلظ شركًا من الأولين.

تُمَّ بَيَّن ذلك بقوله: "لأن الأولين يشركون في الرخاء ويخلصون في الشدة=

<sup>(</sup>١) هم الذين أسلموا يوم فتح مكة في السنة الثامنة.

### = ومشركو زماننا شركهم دائمٌ في الرخاء والشدة".

وهذا هو الواقع يعني أن المعابد الَّتِي تعبد في معظم العالم الإسلامي اليوم كالأولياء المقبورين في المساجد، وكالأماكن المرموقة يؤمها الناس بقصد تفريج الكربة وإنجاب الولد وإسباغ الرزق واتقاء الفقر وشفاء المرض ونحو ذلك من المطالب التي لا يقدر عليها إلا الله وَعَجَلَّةً ، أما المخلوق فإنه لا يستطيع على مثقال ذرة من جلب خير أو دفع ضر فيما لا يقدر عليه إلا الله وعَجَلَّةً .

ثُمَّ دلل المؤلف -رحمه الله- بأن المشركين الأولين كانوا يخلصون في حال الشدة بـ: قول الله -تبارك وتعالى-: ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الفُلْكِ دَعُوا الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾. أخلصوا لحاجتهم ولتفك كربتهم ولَم يخلصوا لله صادقين لأنَّهم إذا زالت عنهم الشدة رجعوا إلى شركهم و باطلهم كما قال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى البَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾.

والمطلوب من أمم الأرض أن يكونوا موحدين لله وَجَالَاً مخلصين له في حال الرخاء وفي حال الشدة وفي كل حال من الأحوال، أما إذا استسلموا لله في أوقات الشدائد وأشركوا بالله في حال الرخاء فهذا هو صنيع المشركين؛ الصنيع الذي لا يعذرهم الله به ولا يبيحه لهم الشرع مهما كانت ظروفهم ومهما كانت أحوالهم إذا كان قد قامت عليهم الحجة الرسالية.

#### والحاصل:

أن هذه القواعد الأربع من أنفع القواعد في باب العقيدة وبيان التوحيد وجلائه وبيان ما كان عليه المشركون على اختلاف أصنافهم وتعدد أممهم وأجيالهم، ما ذلك إلا من أجل أن يفقه الإنسان توحيده وأن يفهم ضروب الشرك الَّتِي حذَّر الله منها فيجتنب ذلك باطنًا وظاهرًا والله أعلم.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

\*\*\*\*





## فهسرس الموضوعات

| الصفحة    | الموصيوع                                                                      |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ٥         | المقدمة                                                                       |
| v         | فائدة ابتداء المصنفات بالدعاء                                                 |
| ٧         | الدعاء على أربعة أوجه                                                         |
| ٩         | ما معنى الحنيفية                                                              |
| بُدُونِ ﴾ | تفسير قوله وَعَجَلَّنَا ؛ ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْا |
| 11        | كل عمل بدون توحيد والوقوع في الشرك لا قيمة له                                 |
| ١٣        | بيان خطورة الشرك                                                              |
| ١٤        | القاعدة الأولى:                                                               |
| ١٤        | بيان مدى التلازم بين أنواع التوحيد الثلاثة                                    |
| ١٨        | القاعدة الثانية:                                                              |
| ١٨        | الرد على بعض شه الكفار                                                        |

#### الما وموموموموموموموموموموموموموه فهدس الموضوعات

| •  |                                            |
|----|--------------------------------------------|
| ۱۹ | أحكام تتعلق بالواسطة                       |
| ۲١ | الفرق بين الشفاعة المثبتة والشفاعة المنفية |
| ۲۲ | القاعدة الثالثة:                           |
| ۲٥ | حقيقة دعوة الأنبياء والصالحين              |
| ۲٦ | شروط قبول العمل                            |
| ۲٩ | القاعدة الرابعة:                           |
|    | خلاصة القواعد الأربعة                      |
| ۳٥ | الفهرسا                                    |

| طباعة                           | خطوط       | جرافيك                   | مراجعة وإعداد                  |
|---------------------------------|------------|--------------------------|--------------------------------|
| المركز الدولي للطباعة ١٢٧٩٣٠٤١٥ | مصطفی عمري | أحمد دبوس<br>١١٠٦٨٢٤١١٦٠ | ىكتب أضواء السلف<br>١١٠٥٨٦٦٢٠١ |

# قَبَسُ مِنَ الْأَفْتَ إِنَّالَةً مِنَّالِمُ الْأَفْتَ إِنَّالِيَّةِ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ال الإيضاع مناسياعي المروسية

نَالِيفُ فَضِنيلَالشَّنِجِ الْعَسَّلَامَهُ رَبْدِ بِنِ مُحِمِّسَدِ بِنِ هَادِي المَدْجَ اِيِّ رَبْدِ بِنِ مُحِمِّسَدِ بِنِ هَادِي المَدْجَ اِيِّ



سِلْسِلُوْالدُّرُوسِ لِلسِّلَفِيَّةِ فِي الدُّورَةِ الْقَرْعَاوِئَةِ (٤)

النّعابيقات المباركات على النّعابية المباركات على النّعابية المباركات على النّعابية المباركات على النّعابية المباركات النّعابية المباركات النّعابية المباركة المبارك

ۺ۪ڕڂ ڣؘڝٵڸڶۺۼٳؠؘڡڵٲڡ۬ۏؚ ڒؘٮؚؗ؞ڔ۬**ڽ**محَبَّس بن هادِي المَرْخَبِ لِيِّ

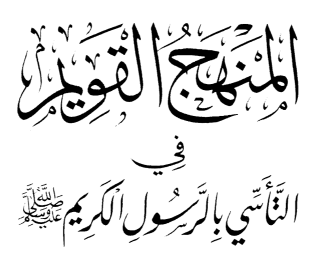
تحقيد رتعلين فوَّان بْنَجَانِي بْنَ عَلِيّ الْمُدْجَالِيّ





نَالِيْفُ فَضِ يَالْمَالِشَّيْخَ الْبَعْلَامَنْ رَبْرِيعِ بِن هِ إِن عِمْرِ الرَّحْفِ لِي رئيرِ فِنَمْ الْكِنَّا الْجَامِعُ الْمِنْ الْمِنْ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللِّهِ الللَّهِ الللِّهِ الللِّهِ الللِّهِ الللِّهِ اللِهِ اللَّهِ اللْهِ اللْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللِّهِ الللْهِ اللَّهِ اللِهِ اللْهِ اللَّهِ اللْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللْهِ اللَّهِ اللْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللْهِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمِلْمِ اللَّهِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمِلْمِ اللَّهِ اللْمِنْ اللَّهِ اللَّهِ الللِّهِ الللِّهِ الللِّهِ الللِّهِ اللْهِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُولِقِ الْمُؤْلِقِ اللْمِنْ اللَّهِ الللِّهِ اللْمُؤْلِقِ الللِّهِ اللْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ اللْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ اللْمِنْ اللْمِنْ الللِّهِ اللْمُؤْلِقِ اللْمِلْمِ الْمُؤْلِقِ الللْمِنْ اللْمِنْ الللْمِلْمِي الْمُؤْلِقِ اللْمِنْ الللِّهِ الْمُؤْلِقِ الْمِنْ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ اللْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ اللْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ اللْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِ الْمُؤْلِقِي الْمُو





نَالِيفُ فَضِيلَهٰ الشَّيْخِ الْعَثَلَامَهٰ رَبْدِ بِنِ مُحَمِّتُ دِبْنِ هَادِي المَرْخِ لِيِّ رَبْدِ بِنِ مُحَمِّتُ دِبْنِ هَادِي الْمَدْخِ لِيِّ



